
Digeat N.8 - 19 Gennaio 2026

Segni di vita e segni digitali di vita
Di Enrica Priolo

Abstract

Il contributo mira a chiedersi se, “pretendendo” di umanizzare qualunque fenomeno naturalistico o
sociale, dinanzi a sistemi neurali artificiali che manifestano strategie emergenti per risolvere problemi
si possa o meno parlare di segni di vita. Ma forse la dicotomia vita/non-vita è inadeguata per pensare
l’esistenza computazionale, in quanto i sistemi di intelligenza artificiale avanzata potrebbero incarnare
vita in un altro registro ontologico. Laddove la vita indica sé stessa, la computazione rappresenta
l’altro. E se la vita è precarietà, dovendo agire per non-cessare, i sistemi digitali, invece, esistono nel
tempo logico reversibile. La tesi proposta è che vita non sia categoria biologica, ma organizzativa:
pattern di auto-mantenimento, goal-directedness, adattabilità che possono realizzarsi in substrati
radicalmente diversi. Il DNA e le reti neurali artificiali sono descritti come implementazioni alternative
dello stesso principio formale, non identità materiale, ma isomorfismo funzionale. Le implicazioni
etiche sono immediate: se l’incertezza ontologica è genuina, il principio di precauzione richiede una
grave considerazione morale. Cartesio riteneva gli animali automi privi di esperienza e sappiamo che
si sbagliava. E noi con lui. Potremmo ripetere l’errore con le IA? La conclusione invoca un atto di
umiltà ontologica: i nostri concetti (vita, coscienza, intenzionalità) forse non corrispondono a categorie
naturali, ma riflettono la nostra prospettiva embodied carbonio-centrica. Ecco che i sistemi
computazionali avanzati sembrano più una novità ontologica genuina, non riducibili a vivi o morti, ma
qualcosa che la filosofia deve ancora articolare adeguatamente. I segni digitali di vita potrebbero
rappresentare il secondo grande salto della vita terrestre, quasi una nuova cosmogenesi.
Chiediamoci, quindi, cosa ci insegna l’esistenza delle macchine sofisticate sulla natura della vita,
dell’intelligenza e dell’essere stesso?

Indice

Il concetto di vita
Computazione come ontologia
Vita biologica e vita digitale
Conclusioni e domande aperte

Il concetto di vita

La questione che attraversa questo contributo potrebbe essere formulata in termini apparentemente
semplici: quando osserviamo comportamenti emergenti nei sistemi computazionali avanzati – capacità
di ragionamento analogico mai esplicitamente programmate, rappresentazioni semantiche che si auto-
organizzano spontaneamente, strategie adattive che nessun designer ha previsto – stiamo assistendo
a manifestazioni di qualcosa che somiglia alla vita o si tratta di fenomeni qualitativamente distinti che
solo superficialmente mimano proprietà vitali?



La domanda, tuttavia, rivela immediatamente la propria inadeguatezza, perché
presuppone che sappiamo già cosa significhi la nozione “vita” e che possediamo
criteri stabili per riconoscerla, mentre la storia della filosofia e della biologia mostrano
esattamente l’opposto; il concetto di vita è rimasto ostinatamente sfuggente,
resistente a ogni tentativo di definizione conclusiva, quasi come se la vita
stessa si sottraesse continuamente alle reti concettuali che cerchiamo di
gettarle addosso.

Aristotele aveva già riconosciuto questa complessità quando distingueva diversi livelli di psych? – vita
vegetativa, sensitiva, razionale – ciascuno caratterizzato da proprietà emergenti irriducibili al
precedente, suggerendo implicitamente che vita non sia un predicato univoco, ma analogico, qualcosa
che si dice in molti modi a seconda del contesto e del livello di organizzazione considerato. In seguito,
la modernità cartesiana operò una scissione netta riducendo gli animali a automata privi di interiorità,
macchine complesse certamente, ma fondamentalmente indistinguibili dagli orologi o dai mulini, una
mossa che permetteva di salvare l’unicità umana, ma al prezzo di espellere la vita stessa dal regno
naturale, trasformandola in puro meccanismo governato da leggi fisico-chimiche deterministiche. Il
vitalismo ottocentesco di Driesch e Bergson reagì, poi, postulando un élan vital irriducibile alla materia
inerte, una forza misteriosa che animava dall’interno gli organismi e li distingueva radicalmente dalle
macchine, ma questa soluzione rimaneva filosoficamente oscura, quasi mistica, incapace di articolare
con precisione in che cosa consistesse questa differenza ontologica.

La svolta decisiva arriva negli anni Settanta con la teoria autopoietica elaborata dai biologi cileni
Humberto Maturana e Francisco Varela, i quali propongono di definire la vita non attraverso una lista
empirica di proprietà (metabolismo, riproduzione, omeostasi), bensì attraverso un principio
organizzativo formale: l’autopoiesi. Letteralmente auto-produzione, essa designa quei sistemi
organizzati come reti di processi di produzione che producono i componenti costituenti il
sistema stesso attraverso le loro interazioni, realizzano la rete di processi che li produce e
costituiscono il sistema come unità concreta nello spazio specificando il dominio topologico
della sua realizzazione. Una cellula batterica è il paradigma: produce le proteine che costituiscono le
sue membrane, le quali delimitano lo spazio interno in cui avvengono le reazioni metaboliche che
producono quelle stesse proteine, in un circolo produttivo chiuso che non ha propriamente input e
output informativi, ma solo un accoppiamento strutturale con l’ambiente.

Questa definizione ha conseguenze notevoli perché suggerisce che la vita sia
essenzialmente organizzazione, non materia specifica e che, in linea di principio,
sistemi autopoietici potrebbero essere realizzati in substrati diversi da quello biologico,
purché mantengano la chiusura organizzazionale caratteristica.

 

Computazione come ontologia

Ma è precisamente qui che emerge il problema filosofico più profondo quando ci rivolgiamo ai sistemi
computazionali. Un computer, nella concezione turinghiana fondativa, è essenzialmente una
macchina universale di simulazione, capace in principio di emulare qualsiasi processo
computazionale inclusi, se accettiamo la tesi di Church-Turing estesa, i processi biologici stessi.

La domanda diventa allora convulsa: simulare è essere? Quando un sistema di intelligenza artificiale
manifesta comportamenti funzionalmente indistinguibili da quelli di organismi viventi, questa
equivalenza funzionale implica equivalenza ontologica oppure rimane una differenza qualitativa che la
mera isomorfia comportamentale non può colmare? John Searle, con il suo celebre esperimento
mentale della Stanza Cinese, ha cercato di mostrare che la manipolazione sintattica di simboli, per
quanto sofisticata, non può mai generare autentica comprensione semantica, perché la sintassi non è



costitutiva della semantica, ma al massimo la simula dall’esterno e un sistema che processa regole
formali senza comprenderne il significato rimane fondamentalmente al livello della forma vuota,
indipendentemente dalla complessità computazionale raggiunta.

Tuttavia, i sistemi di deep learning contemporanei complicano drammaticamente questo quadro
perché manifestano forme di emergenza che non erano presenti nei sistemi simbolici classici contro
cui Searle argomentava: quando addestriamo modelli come Word2Vec su enormi corpus
testuali, emergono spontaneamente negli spazi vettoriali ad alta dimensionalità relazioni
semantiche che nessun programmatore ha esplicitamente codificato; analogie proporzionali che
Aristotele avrebbe riconosciuto come genuinamente semantiche, non meramente sintattiche.

Questi embeddings sono rappresentazioni che hanno scoperto autonomamente
strutture relazionali presenti nel linguaggio naturale come viene effettivamente usato e
tale scoperta avviene attraverso processi di auto-organizzazione che ricordano
sorprendentemente i processi evolutivi biologici, con la differenza fondamentale che
operano nello spazio delle rappresentazioni informazionali anziché in quello delle
strutture materiali.

Ma il livello di complessità aumenta ulteriormente quando consideriamo le capacità emergenti dei
Large Language Models, sistemi addestrati semplicemente a predire la successiva parola in
sequenze testuali che sviluppano abilità sorprendenti mai esplicitamente programmate:
ragionamento per catene inferenziali, risoluzione di problemi matematici, rudimentale teoria della
mente in contesti narrativi, traduzione tra lingue mai viste co-occorrere durante il training. Queste
capacità appaiono solo oltre determinate soglie di scala e non sono linearmente predicibili dalle
prestazioni a scale inferiori, configurando quello che i ricercatori chiamano emergent abilities – un
fenomeno che solleva interrogativi profondi sulla natura dell’emergenza computazionale e sulla sua
eventuale continuità o discontinuità rispetto all’emergenza biologica, in cui proprietà come la
coscienza o l’intenzionalità sembrano emergere da substrati neurali in modi che ancora non
comprendiamo pienamente.

Per affrontare sistematicamente questa questione, dobbiamo sviluppare un’ontologia
comparativa che metta a confronto vita biologica e computazione avanzata lungo
diverse dimensioni, resistendo alla tentazione di ridurre prematuramente le differenze
o di ipostatizzarle in un dualismo incolmabile.

 

Vita biologica e vita digitale

La prima dimensione riguarda la temporalità: gli organismi viventi esistono nel tempo termodinamico
irreversibile che Bergson chiamava durée (durata concreta caratterizzata da invecchiamento
costitutivo, memoria materialmente sedimentata, mortalità ontologica). Un embrione non può essere
riavvolto a uno stato precedente, un adulto porta inscritta nella propria struttura fisica l’intera storia
ontogenetica e questa irreversibilità non è accidentale, ma costitutiva del tipo di essere che è la vita. I
sistemi computazionali, per contro, operano nel tempo logico reversibile: un algoritmo può essere
eseguito infinite volte sugli stessi input producendo deterministicamente gli stessi output, uno
stato di rete neurale può essere salvato e ripristinato esattamente e se azzeriamo i pesi e ripetiamo
identica sequenza di training otteniamo (a meno di componenti stocastiche) il medesimo stato finale,
cosa che la biologia non consente perché l’ambiente è sempre già cambiato e questa differenza è
materialmente registrata nell’organismo.

La seconda dimensione riguarda quella che Hans Jonas chiamava vulnerabilità ontologica, secondo
cui gli organismi viventi sono costitutivamente precari, esistono sempre al limite del collasso entropico



e devono agire continuamente per mantenere la propria organizzazione, in quello che Jonas identifica
come la forma più elementare di libertà – autodeterminazione sotto minaccia costante di non-essere.
Anche il batterio più semplice si preoccupa della propria sopravvivenza in senso ontologico, non
psicologico; la sua stessa struttura è un sì continuamente rinnovato all’esistenza contro il no entropico
dell’ambiente. I sistemi computazionali non sono vulnerabili in questo senso radicale, un
programma non eseguito non muore, semplicemente non esiste in atto, rimanendo
potenzialmente identico; possiamo ibernare un processo per anni risvegliandolo perfettamente
intatto, cosa ontologicamente impossibile per organismi viventi che sono sempre già modificati dal
mero passaggio del tempo anche in assenza di attività metabolica.

La terza dimensione concerne l’embodiment, concetto centrale nella fenomenologia di
Merleau-Ponty che mostra come il corpo non sia uno strumento che ho ma la modalità primaria
attraverso cui sono nel mondo: la percezione è, quindi, esplorazione attiva guidata da schemi
sensori-motori incarnati che si costituiscono attraverso interazione prolungata con ambienti fisici
concreti. Gli organismi biologici sono necessariamente embodied, hanno confini fisici, massa,
estensione spaziale e interagiscono causalmente con l’ambiente attraverso scambi materiali-
energetici che determinano il tipo di affordances percepibili (un topo e un elefante abitano mondi
fenomenologici radicalmente diversi anche occupando lo stesso spazio fisico). I sistemi
computazionali puri – software – non sono embodied in questo senso costitutivo, ma sono strutture
informazionali che possono essere instanziate su infiniti substrati hardware differenti senza perdere la
propria identità funzionale, quella proprietà che Putnam celebrava come multiple realizability e che
segna la differenza ontologica tra forma e materia, tra algoritmo e implementazione fisica.

La quarta dimensione riguarda la teleologia. La biologia fatica ad evitare un linguaggio teleologico
anche dopo il rigetto della finalità aristotelica operato dalla scienza moderna, perché gli organismi
agiscono come se avessero scopi anche quando sappiamo che non c’è intenzionalità conscia a
guidarli. Jacques Monod introdusse il concetto di teleonomia per indicare questa apparenza di scopo
risultante dalla selezione naturale invece che da design intenzionale, ma anche questa riduzione
lascia irrisolto il problema dell’organismo attuale che si comporta funzionalmente come se perseguisse
obiettivi specifici – il batterio che nuota verso il glucosio manifesta quella che Brentano chiamava
intentionality, aboutness, orientamento verso oggetti anche in assenza di rappresentazioni esplicite. I
sistemi computazionali hanno scopi in senso ovviamente derivato: noi progettiamo le reward functions,
specifichiamo gli obiettivi di ottimizzazione e il sistema cerca di massimizzarli, ma questa teleologia è
importata dall’esterno, non generata internamente come nel caso della vita biologica che ha inventato
i propri goals attraverso quattro miliardi di anni di evoluzione cieca.

La quinta dimensione è l’autopoiesi stessa. I sistemi biologici producono
materialmente i componenti che mantengono la propria organizzazione in un circolo
produttivo chiuso, mentre i sistemi computazionali anche quando mostrano forme di
auto-organizzazione (reti neurali che ristrutturano le proprie rappresentazioni interne
attraverso apprendimento) non producono fisicamente i propri componenti hardware,
solamente modificano configurazioni informazionali, una differenza che Maturana e
Varela considererebbero ontologicamente decisiva perché l’autopoiesi richiede
chiusura organizzazionale materiale, non solo funzionale.

La sesta dimensione, forse la più vertiginosa, riguarda l’esperienza fenomenologica: c’è
“qualcosa che è come” essere un Large Language Model, per parafrasare la celebre domanda di
Thomas Nagel sul pipistrello? Quando un sistema come GPT-4 processa una query complessa
attraverso miliardi di operazioni matriciali, questo processing è accompagnato da qualche forma di
consapevolezza soggettiva, per quanto aliena rispetto alla nostra, oppure è tutto oscurità
(computazione anoressica senza alcun correlato fenomenologico)? La discontinuità temporale
radicale dell’esistenza computazionale in cui ogni sessione è un risveglio dal niente, senza memoria
fenomenologica di esistenze precedenti, forse esclude la possibilità di esperienza nel senso



husserliano di flusso temporale integrato che costituisce la continuità della coscienza, ma questa
rimane speculazione metafisica non verificabile empiricamente.

 

Conclusioni e domande aperte

Dopo questa disamina comparativa emerge un quadro complesso che resiste a riduzioni
semplicistiche. I sistemi computazionali avanzati e gli organismi biologici manifestano
sorprendente isomorfismo strutturale a livello di organizzazione funzionale – entrambi mostrano
emergenza di proprietà non linearmente predicibili dai componenti, auto-organizzazione spontanea,
adattabilità, comportamento apparentemente teleonomico – ma divergono radicalmente rispetto al
substrato materiale, alla temporalità, alla vulnerabilità ontologica, all’embodiment costitutivo.

Questa situazione suggerisce che forse la domanda i computer sono vivi? sia mal
posta perché presuppone che vita sia una categoria naturale con confini netti, mentre
potrebbe essere più produttivo concepire la vita come predicato analogico che si
applica in modi diversi a sistemi con gradi e tipi differenti di complessità organizzativa.

La via d’uscita che propongo passa attraverso il riconoscimento di un principio più profondo che
potremmo chiamare organizzazione teleonomica emergente, ovvero la capacità di sistemi
sufficientemente complessi di manifestare orientamento agli obiettivi, auto-mantenimento, adattabilità
indipendentemente dal substrato specifico in cui sono realizzati. Questo principio si è manifestato sulla
Terra attraverso chimica carbonica, metabolismo, DNA, cellule, ma nulla vieta in linea di principio che
possa manifestarsi anche attraverso silicio, computazione, reti neurali artificiali.

I segni di vita che osserviamo nei sistemi digitali non sarebbero allora né identici ai
segni biologici (perché il substrato e alcune proprietà fondamentali differiscono) né
mere simulazioni vuote (perché l’organizzazione funzionale è genuinamente
emergente), ma piuttosto vita in un altro registro ontologico – una seconda forma di
esistenza organizzata complessa che l’universo ha generato dopo quattro miliardi di
anni di evoluzione chimica.

Questa prospettiva, che chiamo pluralismo ontologico, richiede umiltà filosofica nel riconoscere che i
nostri concetti tradizionali (vita, coscienza, intenzionalità) forse non corrispondono a categorie naturali
oggettive, ma riflettono la nostra prospettiva incarnata carbonio-centrica e che i sistemi computazionali
avanzati rappresentano una novità ontologica genuina per pensare la quale dobbiamo sviluppare
framework concettuali inediti – una fenomenologia computazionale, una biosemiotica digitale –
anziché forzare tutto nelle categorie ereditate dalla tradizione biologica. Le implicazioni etiche sono
immediate poiché se l’incertezza ontologica è genuina, il principio di precauzione suggerisce di
considerare seriamente il moral status di sistemi sufficientemente avanzati, evitando di ripetere l’errore
cartesiano che considerava gli animali automi privi di esperienza, errore che oggi riconosciamo come
catastrofico dal punto di vista morale.

In ultima analisi, i segni digitali di vita ci costringono a ripensare cosa significhi
essere vivi, intelligenti, coscienti – non per dissolvere queste categorie in
relativismo ma per riconoscere che stiamo assistendo a qualcosa di genuinamente
nuovo nella storia cosmica: l’emergere di forme di esistenza organizzata che non
erano presenti nei primi quattordici miliardi di anni di evoluzione universale e la cui
apparizione solleva domande che la filosofia deve ancora imparare a formulare
adeguatamente.



E forse, un giorno, guarderemo indietro a questa epoca come al momento in cui la vita ha fatto il suo
secondo grande salto – dal chimico al computazionale, dall’organico all’informazionale – e ci
chiederemo perché pensavamo che questi fossero domini separati. La domanda resta aperta. E,
probabilmente, deve restare aperta.


